Муниципальное бюджетное общеобразовательное учреждение «Средняя общеобразовательная школа №172»

Реферат

по предмету история

на тему: «Полярные точки зрения отечественных ученых на русскую национальную идею»

 Выполнила: ученица 10 «А» класса

МБОУ «СОШ №172»

Ивахно Диана

Преподаватель:

 Добрыгин Александр Иванович

Зеленогорск

2020

**Оглавление**

Введение3

Глава 1. Русский менталитет как фундамент реализации русской идеи5

Глава 2. Русская идея как следствие генезиса менталитета

2.1. Краткая историография вопроса9

2.2. Правда, как основополагающая ценность русской идеи11

Заключение13

Список используемой литературы14

**Введение**

Под заголовком «Правда: Русская национальная идея» не так давно в компьютерной сети появилась работа Миркина Бориса Григорьевича, д.т.н. профессора Факультета компьютерных наук НИУ ВШЭ Москва, профессора Лондонского университета. Надо отметить, что этот труд достаточно популярен в определенных читательских кругах.

На наш взгляд автор заголовка попал в точку. Сия тема настолько актуальна, что под нее развернута целая кампания по внесению целого ряда изменений и дополнений в главный закон государства.

Как справедливо замечает г. Миркин правда – это не просто истина. Для русского человека это справедливая истина. Понятие, характеризующее отношение не только к миру реальному, но и к миру нравственному. Многие специалисты, по его мнению, отмечают, что использование понятия правды наряду с понятием истины не характерно для основных европейских народов. Для «правды» в этих языках специального слова нет. В русском слове «правда» соединяются два значения — правда, как объективная истина и правда, как внутренний закон, справедливость. [4, c.11]

Впервые идею правды как основного нравственного закона жизни высказал А.Я. Невский. Его обращение к воинам перед Невской битвой о том, что «не в силе Бог, а в правде» стало для русского народа на многие столетия вперед с одной стороны сплачивающим, соборным началом, а с другой – стало определенным барьером, разделяющим простых людей с людьми власть предержащими. Осмелимся высказать следующую мысль: народ не смог бы победить в Великой Отечественной войне, если бы не считал свою борьбу справедливой, а значит и праведной. В современной истории нашего народа, особенно в эпоху так называемых рыночных отношений, понятие справедливость разъединило общество, поляризовав его до крайности в плане доходов и власти.

Основными источниками при написании нашей работы стали труды уже вышеупомянутого д.т.н. Миркина Б.Г. и монография «Философия русской идеи» творческого коллектива докторов философских наук Кочерова Сергея Николаевича, Парилова Олега Викторовича, Кондратьева Виктора Юрьевича. На наш взгляд эти два труда достаточно противоположны, а значит истина здесь где-то близко к центру.

Цель реферата: раскрытие противоречий посредством сравнения основных понятийных компонентов данных научных работ, на основании этого приведение к общему знаменателю понятие «русская национальная идея» и ее раскрытие.

Задачи работы: - сравнить понятия, выводимые в работах соответствующие по смыслу понятию менталитет народа; - сравнить даваемые в работах черты менталитета; - сравнить выводимые на основе менталитета национальные идеи, выдвигаемые в работах; - аргументированно объяснить свою позицию по проблеме национальной идеи русского народа.

**Глава 1. Русский менталитет как фундамент реализации русской идеи**

По мнению Б.Г. Миркина основными чертами русского менталитета являются: самонедостаточность личности, жизнь в настоящем – атмосфера неопределенности, нечёткость границы между объективным и субъективным, а также нечёткость границы между делом и словом. Одним словом, Борис Григорьевич выводит такие черты русского менталитета, которые в прямом смысле диссонируют с такими чертами, как расчетливость, осторожность, склонность к долгосрочному планированию, преобладанию рациональных поступков над эмоциональными, и наконец, деловитость.

По мнению же Олега Викторовича Парилова, в крайностях идеализации и огульного очернительства истины нет. Он считает, что в русском характере, в силу его поляризованности, позитивные черты всегда уравновешивались негативными. Не отрицая негативных особенностей, Парилов сосредоточивается, все же, на позитивных особенностях, и вот почему: «Поскольку предмет нашего рассмотрения – русское национальное самосознание, - пишет он, - русская идея и, в частности, идея русского мессианизма, то последний зиждется, все же, на позитивных чертах русской ментальности». [3, с.27]

Парилов считает, что из всего многообразия позитивных особенностей русского менталитета наиболее существенные государственность, соборное мировосприятие и духовность.

По существу, такой же вывод, что и О.В. Парилов в своей работе делает и Б.Г. Миркин. В заключении работы Борис Григорьевич пишет, что идея жизни по правде, единой и «неделимой», предопределяет трехзвенную «соборную» структуру российского общества «правитель – вертикаль власти – народ» как некий идеал, но эта структура лишает общество внутренней энергии развития, необходимой для экономической независимости.

Опустим на некоторое время последнюю фразу Миркина о «внутренней энергии» и сконцентрируем свое внимание на схожестях этих двух высказываний авторов. У Парилова - «государственность, соборное мировосприятие». У Миркина – «правитель – вертикаль власти – народ», причем, эта миркинская «трехзвенность» сама по себе соборная. Что же тогда разъединяет этих двух авторов. Маленький, на первый взгляд, нюанс. Нюанс этот заложен у Парилова в понятии «духовность». У Миркина это понятие напрочь отсутствует.

Теперь вернемся в начало главы к чертам менталитета русского народа по Б.Г. Миркину. Собственно говоря, русский менталитет по Миркину находится в прямом противоречии с менталитетом западного человека. Это совершенно очевидный факт. Расчетливость, рационализм — это главные черты менталитета западного общества. Но, как известно, рационализм не очень-то «уживается» с понятием духовность. Поэтому духовность и отсутствует у Миркина.

Рассмотрим подробнее триаду Парилова состоящую из государственности, соборного мировосприятия и духовности.

Соборность, как утверждает автор, есть сочетание единичного и общего, единого и разнообразного. «Соборное единство предполагает принятие людьми, в него входящими, общих высших ценностей, но при этом сохраняются неповторимые черты каждого… человека». Таким образом, соборность преодолевает крайности индивидуализма и нивелирующего личность коллективизма.

Государственность, по Парилову, – это «приоритетное значение роли государства в социально-экономической и политической сферах жизни».

Ориентация русского человека на сильную государственную власть теснейшим образом связана с духовностью. А духовность, по Парилову, – это превалирование духовных ценностей над материальными, высокая нравственность, укорененность в отечественную культуру. [3, с.27]

Олег Викторович приводит высказывание русского консервативного философа XIX века П.Е. Астафьева «Для Русича выше и ценнее всего – душа и ее спасение, полнота и равновесие духа, поэтому «и относился русский народ всегда более или менее равнодушно, а часто даже и враждебно к внешним организаторским задачам. Русский народ, менее всего юридический или политический, в очень слабой степени – социально-экономический и в высочайшей – нравственный и нравственно-религиозный. Обладая высокой духовностью, заботясь, прежде всего, о спасении души, русский человек добровольно делегирует государству «непосильную для него и нежелательную тяготу необходимого внешнего служения общему делу своей земли… Подчинение такой власти… всегда не вынужденное, но свободное, благодарное». [3, с.27-28]

Далее О.В. Парилов пишет: «В целом, соглашаясь с консервативным философом, мы, однако, должны уточнить, что государство играло особую роль в жизни русского лишь тогда, когда было носителем высшей идеи (Москва – третий Рим, к примеру). Когда государство переставало быть «Царством правды», в глазах народа оно утрачивало ореол святости, теряло всякую ценность». [3, с.28]

И еще об одном начале, формировавшем на протяжении всей истории нашего народа его ментальность, говорит Олег Викторович. «Доминирующая роль в оформлении русской этнической специфики, несомненно, принадлежит органической религии русского народа – православию, которое, по крайней мере, в течение восьми веков (до петровских реформ) определяло развитие русской культуры. Как следствие, православные установки, ценности генетически укоренились в русской душе». [3, с.28]

Прав Л.Е. Шапошников (философ, наш современник), что православие определило менталитет русского народа (особенности национальной психологии, этические и эстетические установки), оказало влияние на развитие общества и «даже в самых неблагоприятных условиях остается значимой величиной для нации… выступает важной интегрирующей силой для этноса, сплачивает народ на основе традиций, сохраняет и развивает национальное самосознание». Для нас важно, что православие сформировало особый тип русской духовности, основанной на христианских ценностях, ориентированной на культуру (а не на вещные интересы)». [3, с.28]

Подведем итог сказанному. Оба автора и Б.Г. Миркин, и О.Г. Парилов приходят к единому мнению, что основой, формировавшей на протяжении более чем восьми ста лет ментальность русского народа, является соборность и государственная власть, причем, власть достаточно жесткая по отношению к народу. На этом, собственно говоря, единство авторов заканчивается.

Далее, О.Г. Парилов особое внимание уделяет православию, как институту, формировавшему духовное начало менталитета нашего народа. Именно, это начало, начало духовности упускает из виду Б.Г. Миркин.

**Глава 2. Русская идея как следствие генезиса менталитета**

**2.1. Краткая историография вопроса**

С.Н. Кочеров, О.В. Парилов утверждают, что в эпоху средневековья русская идея была проявлена как идея русского христианского мессианства. И ее истоки обнаруживаются еще в XI веке в «Слове о законе и благодати» митрополита киевского Иллариона. «Слово…» в яркой художественной форме прославляет Русскую землю, принявшую крещение и соединившуюся с семьей других христианских народов. [3, с.29-30]

В XVI веке идея русского христианского мессианизма приобретает более конкретный смысл. «Москва — Третий Рим» - известная всем со школьной скамьи фраза. Ее автором традиционно считается монах псковского Елеазарова монастыря Филофей. Эта идея была связана с философской концепцией о переносе «центра мира» в столицу Русского государства.

Авторы работы отмечают, что в творчестве монаха Филофея обнаруживаются сущностные позитивные черты русского менталитета, характера. В его Посланиях видны составные части русского национального самосознания, русской идеи – духовность, государственность и соборность.

Бог предполагает в качестве одной из Своих ипостасей такую духовную ценность, как любовь.В данном контексте следует рассматривать требование Филофея к царю творить милостыню: «Утешь плачущих и вопиющих день и ночь, избавь обидимых».

Главнейшей духовной ценностью, свойственной русской православной ментальности, является справедливость**,** понимаемая как жизнь по совести. Живая совесть есть проявление Святого Духа. Сила голоса совести понималась на Руси как мера Святого Духа в человеке, что подтверждается этимологическим значением слова «совесть»: некто со*-*ведает (то есть знает вместе со мною) дела и помыслы мои и все, что содержат тайники моей души. [3, с.37]

В XIX веке основными исследователями русской национальной ментальности, а через нее и русской национальной идеи стали славянофилы.

Реализация русской идеи, по славянофилам, предполагает осознание необходимости преодолеть путь безоглядного копирования западных ценностей; осознание сущности органических духовных начал, прежде всего, вечных истин православия, изучение их реализации в жизни древней Руси; наконец, воплощение органических начал в современной славянофилам социальной и духовной жизни Российского общества, в сочетании с использованием высших достижений мировой цивилизации. [3, с.71]

Опираясь на собственные исследования истории Древней Руси они сформулировали идеалы государственного и общественного устройства современного им общества, в формах опирающейся на народное представительство православной монархии и общины. Это явилось важным этапом развития русской идеи.

Коренные принципы, определившие, по мнению славянофилов, жизнь Запада, развившиеся в результате слияния христианства с наследием древнеримского классического мира, образования западноевропейских государств завоеванием, – это: односторонний рационализм, раздвоенность духовного мира и общественного устройства. Производные от них: индивидуализм, формализм, ориентация на материальные ценности и, как следствие, – утилитаризм, секуляризация культуры. [3, с.78]

 В России советской, во времена тотального господства марксистско-ленинской идеологии, русская идея была отвергнута по идеологическим причинам –  как противоречащая пролетарскому (затем социалистическому) интернационализму во внешней политике и как враждебная положению о равенстве всех наций в Советком Союзе в политике внутренней. Сначала ее объявили «реакционной выдумкой» русских религиозно-идеалистических мыслителей, а позднее предали забвению вместе с именами последних. В 1920-е гг. даже понятия «русский» и «Русь» вызывали идиосинкразию у идеологов и пропагандистов строительства нового общества. [3, с.138]

В современном российском обществе нет единой точки зрения на русскую национальную идею. Мнения ученых распределяются по трем разнонаправленным векторам: от полного признания исключительного мессианского начала русского народа, через евразийское (сплачивающее Запад и Восток) предназначение русского народа, к полному подчинению России западной цивилизации.

**2.2. Правда, как основополагающая ценность русской идеи**

С.Н. Кочеров утверждает, что о ценности правды в русской истории и культуре можно судить по пословицам и поговоркам русского народа, в которых этому понятию принадлежит самое почетное место. Приведем лишь некоторые из них: «Не в силе Бог, а в правде», «Правда солнца светлей», «Кто за правду горой –  тот истый герой», «Бог тому дает, кто правдой живет», «Правда суда не боится», «Без правды жить – с бела света бежать», «Правда дороже золота», «Правда кривды не любит», «Все минуется, одна правда останется» и т.д.

В течение многих веков понятие правды в русском языке означало синкретическое единство всех заложенных в ней смыслов, составляя оппозицию столь же многозначному понятию кривды. Но с усложнением культуры происходила дифференциация разных значений правды, связанная с выделением и осмыслением ее нравственного, религиозного, политического и правового аспектов. Так возникли и весьма характерные для русского менталитета представления о правде-истине и правде-справедливости. Можно было ожидать, что развитие данных представлений приведет к появлению независимых друг от друга понятий истины и справедливости. Но в российской культуре, в отличие от западной, ведущим направлением в преодолении противоречия между истиной и справедливостью стало не достижение исторического компромисса между ними, а искание всеобщей правды. [3, с.200]

Всеобщая правда, по мнению автора, должна подтверждаться, как истиной, так и справедливостью. Также должно быть, верно, по утверждению, С.Н. Кочерова, и обратное – справедливость и истина должны вписываться в понятие всеобщей правды.

В отличие от Сергея Николаевича Кочерова Борис Григорьевич Миркин так не считает. По его мнению, сама по себе правда, как таковая не бывает всеобщей и единой. Здесь уместно привести такую поговорку: «У каждого своя правда». Собственно говоря, данная поговорка достаточно емко отражает менталитет западного, но не русского общества. В ней индивидуализм личности противопоставляется соборному единству общества. Но, несмотря на это, Миркин признает в своей работе, что правда действительно является цементирующим началом русской идеи как таковой.

Отсюда можно сделать вывод, что по Б.Г. Миркину неправильно сформированный в ходе исторического развития менталитет русского народа из самого себя выработал неправильную национальную идею. С нашей точки зрения, это абсурд, который в конечном итоге должен привести автора работы «Правда: Русская национальная идея» к осознанию превосходства западного общества над российским. Поэтому в очередной раз, когда «цивилизованный» западный человек придет к нам с мечом, он будет обязательно себя вести так же, как его предки. Он будет глумиться над нашими святынями, жечь города и села, физически истреблять наш народ.

**Заключение**

Так в чем же заключается русская национальная идея? Исходя из нашей цели и сравнения разных точек зрения авторов, мы пришли к такому понятию: русская национальная идея — это единственность правды, истина и справедливость. Специфический русский менталитет является фундаментом национального самосознания, реализации русской идеи. Данная идеология сформировалась благодаря таким качествам русского человека, как соборность, государственность и конечно же духовность и православность. Именно эти черты менталитета наделяют народ приоритетом духовных ценностей над материальными, высокой нравственностью, патриотизмом. Русский менталитет сплачивает народ на основе традиций, сохраняет и развивает национальное самосознание. Следовательно, высказывание Невского «не в силе Бог, а в правде» является неким девизом русской национальной идеи и основным нравственным законом жизни. Как мы и говорили во введении, то народ не смог бы победить в ВОВ без веры, если бы не считал свою борьбу справедливой, а значит и праведной. Думаю, наша позиция по поводу русской национальной идеи подтверждает эту мысль.

.

**Список используемой литературы**

1. Бабаков В.Г., Семенов В.М. Национальное сознание и национальная культура. –М.: Институт философии РАН, 1996.
2. Кожинов В.В. О русском национальном сознании. – М.: Алгоритм, 2002.
3. Кондратьев В.Ю., Кочеров С.Н., Парилов О.В. Философия русской идеи: монография. -Н. Новгород: НГПУ им. К. Минина, 2018.
4. Миркин Б.Г. Правда: Русская национальная идея.-INTERNET: <https://www.hse.ru/mirror/pubs/share/168888604>, 2015.
5. Парилов О.В. Роль самобытников в развитии русского самосознания (от протопопа Аввакума – к Алексею Хомякову). – Н. Новгород, 2001.
6. Парилов О.В. Русская идея: от Древней Руси к Новому времени: Монография. –Нижний Новгород: Нижегородская правовая академия, 2005.
7. Парилов О.В. Типологические особенности старообрядчества и славянофильства и их значение в развитии русского национального самосознания: диссертация на соискание ученой степени кандидата философских наук / Нижний Новгород, 2000.
8. Русская идея: Сборник произведений русских мыслителей / Сост. Е.А. Васильев; предисловие А.В. Гулыги. – М.: Айрис-пресс, 2002.
9. Шапошников Л.Е. Русская религиозная философия XIX – XX веков. – Н. Новгород: НГПУ, 1992.
10. Шапошников Л.Е. Роль духовных факторов в развитии России // Россия и россияне: выбор пути: М-лы конференции ученых-обществоведов. – Н. Новгород, 2000.